
 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
99

 

Empoderamento feminino e afirmação étnico-racial negra na 
escola: discursos de resistência no audiovisual Ana  

Women's empowerment and black ethnic-racial affirmation in school: discourses of 
resistance in audiovisual media Ana 

 
Neiva de Souza Miranda1 
Douglas Lima Rodrigues2 

 
Resumo: A presente pesquisa tem por objetivo apresentar uma análise de discurso do curta-metragem Ana 
(2017), por meio dos conceitos de formação discursiva e ideológica, conforme as produções do teórico 
francês Michel Pêcheux. Como base analítico-epistemológica, o trabalho apoia-se nos estudos Antirracistas 
e Decoloniais para pensar nas formações discursivas e ideológicas presentes no audiovisual Ana (2017), 
investigando, na materialidade verbo-visual, possíveis efeitos de sentido que promovem o empoderamento 
feminino e a afirmação da identidade étnico-racial negra na escola. A metodologia desta pesquisa segue os 
procedimentos da Análise do Discurso, a partir das contribuições de Eni Orlandi (2020). A análise 
demonstrou a relevância das formações discursivas e ideológicas na compreensão de como os discursos 
produzem efeitos de sentidos que podem promover o empoderamento feminino e a afirmação identitária 
étnico-racial negra na escola, através de uma educação que paute a descolonização e o antirracismo 
enquanto teoria e prática na desconstrução de formações discursivas racistas. 
Palavras-chave: Análise de Discurso; Decolonialidade; Educação Antirracista.  
 
 
Abstract: This research aims to present a discourse analysis of the short film Ana (2017), using the concepts 
of discursive and ideological formation, according to the works of the French theorist Michel Pêcheux. As an 
analytical-epistemological basis, the work relies on Anti-racist and Decolonial studies to consider the 
discursive and ideological formations present in the audiovisual work Ana (2017), investigating, in the verbal-
visual materiality, possible effects of meaning that promote female empowerment and the affirmation of Black 
ethnic-racial identity in schools. The methodology of this research follows the procedures of Discourse 
Analysis, based on the contributions of Eni Orlandi (2020). The analysis demonstrated the relevance of 
discursive and ideological formations in understanding how discourses produce meanings that can promote 
female empowerment and the affirmation of Black ethnic-racial identity in schools, through an education that 
is guided by decolonization and anti-racism as both theory and practice in the deconstruction of racist 
discursive formations. 
Keywords: Antiracist Education; Decoloniality; Discourse Analysis. 
 
 
Primeiras Palavras  
 

 A presente pesquisa tem por objetivo apresentar uma análise de discurso do curta-

metragem intitulado Ana (2017), produzido pelas Oficinas Querô3, adotando os conceitos 

de “formação discursiva” e “formação ideológica” presentes na Análise de Discurso de 

orientação francesa, embasada nos estudos de Michel Pêcheux.  

                                                           
1 Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Ensino, Linguagem e Sociedade pela Universidade do Estado da Bahia 
– UNEB. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0427935685100512. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5629-4544. E-mail: 
avienantunes@gmail.com 
2 Mestrando pelo Programa de Pós-Graduação em Ensino, Linguagem e Sociedade pela Universidade do Estado da 
Bahia – UNEB. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0144185165804748. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9781-3099. E-mail: 
msdouge19@gmail.com 
3 As “Oficinas Querô” são um projeto sociocultural e educativo brasileiro, criado com foco na formação audiovisual, cidadã 
e profissional de jovens, especialmente em situação de vulnerabilidade social: https://institutoquero.org/sobre/.  



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

0 

 A questão-problema que impulsiona a produção desta pesquisa, em seu caráter 

analítico, decorre do imperativo contemporâneo para a produção de análises discursivas 

a partir de um corpus diverso, a exemplo das materialidades verbo-visuais 

disponibilizadas em mídias sociais, plataformas on-line e serviços de streaming. Nesse 

sentido, investiga-se, no curta-metragem Ana (2017), as formações discursivas e 

ideológicas que produzem efeitos de sentidos capazes de promover o empoderamento 

feminino e a afirmação da identidade étnico-racial negra na escola.  

Dessa forma, pretende-se, enquanto objetivo geral, analisar como se materializa 

as formações discursivo-ideológicas em torno do empoderamento feminino e da 

afirmação da identidade étnico-racial negra no audiovisual Ana (2017). Os objetivos 

específicos visam (i) identificar as formações discursivas e ideológicas presentes no curta 

Ana (2017); (ii) descrevê-las a partir dos pressupostos da Análise do Discurso de vertente 

francesa, conforme Michel Pêcheux; (iii) analisar como ocorrem as relações de ruptura, 

resistência e adoção dessas formações no curta-metragem Ana (2017), articulando-as 

aos estudos decoloniais para compreender os efeitos de sentido e as práticas 

antirracistas que emergem da obra audiovisual. 

 Este estudo justifica-se por articular a Análise de Discurso a perspectivas 

epistemológicas decoloniais e antirracistas, ao propor a análise das formações discursiva 

e ideológica representadas como discursos políticos que geram efeitos de sentidos 

relacionados ao empoderamento feminino e à afirmação étnico-racial negra na escola, 

especificamente no contexto da educação básica, tal como ambientado no curta-

metragem Ana (2017). 

 

Análise de discurso e audiovisual: diálogos possíveis na contemporaneidade  

 

 A Análise de Discurso de matriz francesa, formulada por Michel Pêcheux (1938-

1983), surge com a obra Análise automática do discurso, publicada em 1969, articulando 

o estruturalismo, o pós-estruturalismo, a psicanálise de Jacques Lacan (1901-1981), o 

marxismo de Louis Althusser (1918-1990) e a linguística de Ferdinand Saussure (1857-

1913). O objetivo era demonstrar o caráter político, ideológico e subjetivo da linguagem. 

Seu surgimento se inscreve no contexto francês dos anos 1960, marcado por lutas de 

classes, movimentos sociais e correntes científicas revolucionárias (Gadet; Hak, 2001). 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

1 

Expandindo-se da França para outros países do Ocidente, a Análise de Discurso 

foi diversificando-se em diferentes contextos, autores e culturas, abrangendo não apenas 

a linguagem verbal, mas também outras materialidades não verbais, audiovisuais e 

imagéticas. Nesse sentido, compreende-se o discurso, a partir de Votre (2019, p.18), 

como a “realização concreta, material, sonora ou escrita de enunciados, com atenção 

particular para o contexto de sua produção e recepção”. 

No Brasil, a disseminação da AD se dá pela obra de Eni P. Orlandi (2020), na 

década de 1970, em plena ditadura militar (1964-1985). Trabalhos como os de Janaína 

de Jesus Santos (2014) e Sidnay Fernandes dos Santos (2014) exemplificam a aplicação 

da Análise de Discurso em materialidades audiovisuais e imagéticas, sobretudo em 

espaços midiáticos e digitais. 

Nesta pesquisa, para analisar a linguagem verbo-visual dentro de materialidades 

audiovisuais, investe-se no conceito de “formação discursiva” elaborado por Michel 

Foucault, reformulado por Pêcheux e, posteriormente, desenvolvido como “formação 

ideológica”. Segundo Pêcheux (1995), as formações discursivas articulam linguagem, 

ideologia e poder, delimitando historicamente o que pode ser dito em uma sociedade. 

Assim, o autor as define como “aquilo que, numa conjuntura dada, determinada pelo 

estado de luta de classes, determina o que pode e deve ser dito (articulado sob a forma 

de uma arenga, de um sermão, de um panfleto, de uma exposição, de um programa, 

etc.)” (Pêcheux, 1995, p.160). 

Já a formação ideológica é definida por Pêcheux e Fuchs (1997, p. 65-166) “como 

conjunto complexo de atividades e de representações que não são nem ‘individuais’ nem 

‘universais’, mas se relacionam mais ou menos diretamente às posições de classes em 

conflito umas com as outras”. 

 Com efeito, as contribuições dos pensamentos decoloniais4 visam, por meio de 

um investimento científico, político e epistemológico, propor uma cosmovisão de mundo 

capaz de reparar as consequências históricas impostas pelos processos da 

modernidade/colonialidade aos países ocidentais não-europeus, sobretudo aqueles 

localizados nos continentes americano e africano, rompendo com formações discursivas 

                                                           
4 “A teoria decolonial [...] criticamente reflete sobre nosso senso comum e sobre pressuposições científicas referentes a 
tempos, espaço, conhecimento e subjetividade, entre outras áreas-chave da experiência humana, permitindo-nos 
identificar e explicar os modos pelos quais sujeitos colonizados experenciam a colonização, ao mesmo tempo em que 
fornece ferramentas conceituais para avançar a descolonização” (Bernardino-Costa et al. 2020, p.29). 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

2 

e ideológicas de um sistema-mundo que ainda sustenta estruturas de discriminação 

racial, isto é, o racismo5 enquanto sistema de opressão e desigualdade sociorracial.  

  Desse maneira, a Análise do Discurso, alinhada aos Estudos Decoloniais, 

possibilita compreender as formações discursivas (FD) e formações ideológicas (FI) em 

diferentes tempos e espaços, físicos ou virtuais. Essa perspectiva permite lidar com 

variadas manifestações enunciativas, considerando relações de poder, condições de 

produção e contextos históricos, políticos e ideológicos, promovendo reflexões críticas, 

ações práticas e proposições para uma decolonização do discurso moderno/colonial 

sustentado em sistemas de hierarquização, opressão e marcação racial. 

Na seção seguinte, apresenta-se um panorama sobre como os Estudos 

Decoloniais podem contribuir para reflexões e práticas antirracistas na educação básica, 

por meio de ações pedagógicas que atendam às Leis nº 10.639/2003 e 11.645/2008, 

instituídas pela Lei de Diretrizes e Bases (LDB), que determinam o ensino obrigatório da 

história e cultura dos povos africanos, afro-brasileiros e indígenas em todas as instituições 

de ensino, do nível básico ao superior no Brasil. 

 

Decolonizar: por uma educação antirracista 

  

A decolonização, em curso e em construção, configura-se como um projeto 

intelectual, científico, teórico-metodológico, crítico, político, estético e pedagógico que se 

propõe a elaborar cosmovisões de mundo capazes de romper com o sistema-mundo 

moderno/colonial eurocêntrico e com suas vicissitudes estruturais de opressão. Ao 

subverter as lógicas colonialistas que regulam as manutenções de inúmeras violências, 

de diversas ordens, a decolonização tensiona marcadores sociais que, em desacordo 

com as normas hegemônicas de raça, gênero, sexualidade, território, religião etc., foram 

impostos a partir do colonialismo moderno.  

Torna-se, portanto, necessário empreender uma Análise do Discurso alinhada aos 

estudos decoloniais na educação básica, como possibilidade de promover processos de 

conscientização que resultem em práticas educacionais-pedagógicas insurgentes e 

antirracistas, voltadas ao enfrentamento do sistema de discriminação racial. Essa 

interlocução permite analisar as formações discursivas e ideológicas presentes nos 

                                                           
5 Moreira (2019, p. 40) define o racismo como “uma ideologia e uma prática que está em constante transformação, 
razão pela qual ele pode assumir diferentes formas em diferentes momentos históricos [...] sendo o racismo um 
tipo de dominação social que procura manter o poder nas mãos do grupo racial dominante”. 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

3 

discursos, nos currículos e documentos, nas práticas pedagógicas e nos ambientes 

educacionais, bem como suas representações e reverberações em diversos contextos 

nos quais a educação se faz tema, especificamente, neste estudo, no curta-metragem 

Ana (2017).  

Por conseguinte, bell hooks (2017, p. 55) destaca, para que práticas 

fundamentadas nos estudos decoloniais resultem em condutas antirracistas na 

educação, “o corpo docente [precisa] desaprender o racismo para aprender sobre a 

colonização e a descolonização”. Paralelamente, Bernardino-costa et al. (2020, p.36, grifo 

nosso) compreendem a descolonização como os “momentos históricos em que os 

sujeitos coloniais se insurgiram contra os ex-impérios e reivindicaram a independência; a 

decolonialidade refere-se a luta contra a lógica da colonialidade e seus efeitos materiais, 

epistêmicos e simbólicos”. 

Para uma melhor compreensão de como a decolonialidade e a descolonização 

operam enquanto campo de estudos e como contraprojetos ao sistema moderno/colonial 

eurocêntrico e norte-cêntrico (Estados Unidos), é necessário definir os termos 

“colonialismo”, “colonialismo moderno” e “colonialidade”: 

 
colonialismo pode ser compreendido como a formação histórica dos 
territórios coloniais; colonialismo moderno pode ser entendido como os 
modos específicos pelos quais os impérios ocidentais colonizaram a 
maior parte do mundo desde a “descoberta”; e a colonialidade pode ser 
compreendida como uma lógica global de desumanização que é capaz 
de existir até mesmo na ausência de colônias formais (Maldonado-
Torres, 2020, p. 36-37, grifo nosso). 
 

No Brasil, observa-se a permanência da “colonialidade”, que dificulta a 

consolidação de um Estado democrático pleno e sem desigualdades sociorraciais. Essa 

condição resulta de processos históricos, como as invasões coloniais, o imperialismo 

eurocêntrico e norte-cêntrico e, sobretudo, a escravização e o tráfico de povos indígenas, 

africanos e afro-brasileiros. Mesmo após a abolição formal, a exploração desses povos 

intensificou-se com o capitalismo, impedindo a formação de classes médias e altas de 

origem afrodescendente e indígena. 

O Estado brasileiro, ao adotar mão de obra europeia após a escravização, excluiu 

os povos negros e indígenas do processo cívico, marginalizando-os e construindo 

representações pejorativas e estigmatizantes no imaginário social. Conforme Castiel 

Vitorino Brasileiro (2022), a importação de mão de obra europeia, com direito a terras, 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

4 

visava promover o embranquecimento e a extinção da população afrodescendente, além 

de instituir políticas que restringiam o acesso dessa população a direitos básicos e 

reforçavam o racismo como critério de hierarquização humana a partir de traços 

fenotípicos, como, por exemplo, a cor da pele, a textura do cabelo e o tamanho da 

cabeça/crânio6.  

 No entanto, sabe-se, por meio do Projeto Genoma, que tal informação não é 

verídica. Não há a existência de raças humanas em termos biológicos e naturalistas. 

Contudo, “os estudiosos das ciências sociais justificam o uso do conceito [raça] como 

realidade social e política, considerando a raça como uma construção sociológica e uma 

categoria social de dominação e de exclusão” (Rodrigues, 2015, p. 49).  

 Portanto, sendo a raça uma construção que historicamente opera processos de 

diferenciação, hierarquização, desumanização e exclusão de pessoas negras do âmbito 

da vida social humana, institucionalizada por séculos após a abolição da escravização 

pelo Estado brasileiro, os movimentos afro-brasileiros se impõem como forças de 

resistência social. De cunho político, ideológico, epistemológico e científico, esses 

movimentos se organizam através de manifestações, protestos e reivindicações por 

reparações nos mais diversos espaços e instituições da sociedade brasileira 

contemporânea, tensionando rupturas na estrutura social do país, na qual o racismo se 

constitui como um sistema opressivo e discriminatório que operacionaliza múltiplas 

violências (física, simbólica, emocional e psíquica) contra a população afro-brasileira.  

 Moreira (2019, p.173) pontua algumas consequências, dentre inúmeras, que a 

população afro-brasileira pode desenvolver ao vivenciar experiências racistas, tais como  

 
baixa autoestima, diminuição de aspiração pessoal e comportamentos 
depressivos [...] os danos psicológicos decorrentes de tratamentos 
discriminatórios legitimados por estereótipos são significativos porque 
essas [pessoas] podem internalizar o ódio expresso nas representações 
racistas.   

 

                                                           
6 “A história da população negra no Brasil, que, após séculos de escravização, viram imigrantes europeus 
receberem incentivos do Estado brasileiro, inclusive com terras, enquanto a negritude formalmente liberta pela Lei 
Áurea era deixada à margem. Os incentivos para imigrantes fizeram parte de uma política oficial de branqueamento 
do país, com base na crença do racismo biológico de que negros representariam o atraso. Essa perspectiva 
marcou a história brasileira, valorizando culturas europeias em detrimento da cultura negra, segregando a 
população negra de diversas formas, inclusive por leis e pela esterilização forçada de mulheres negras, prática 
que o Estado brasileiro manteve até um passado recente, comprovado pela CPI da Esterilização de 1992, proposta 
pela deputada federal Benedita da Silva e resultado da pressão feita por feministas negras nos anos 1990” (Ribeiro, 
2018, p. 78). 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

5 

Uma vez que sujeitos de determinado grupo sociorracial se percebem através de 

processos de identificação sócio-histórica materializados em práticas e discursos de ódio, 

bem como em representações negativas, depreciativas e estereotipadas, torna-se 

evidente que esses fatores implicam na negação de sua humanidade. Isso culmina numa 

“sociedade que permite a circulação de discursos de ódio que negam a humanidade de 

um grupo de pessoas [e] permite que eles possam ser discriminados, segregados e 

exterminados porque propaga a ideia de que eles não são merecedores de empatia” 

(Moreira, 2019. p. 171).  

Não obstante, uma sociedade construída a partir do processo de colonização 

europeia, marcada por um passado histórico secular de escravização e tráfico de povos 

africanos e de seus descendentes, impactaria de modo expressivo no imaginário 

contemporâneo. Nesse contexto, a colonialidade opera como um poder regulador das 

relações e posições sociais hierárquicas entre sujeitos, identificando-os e atribuindo-lhes 

valor a partir de traços fenotípicos associados à descendência do colonizador ou do 

colonizado. Essa lógica sustenta e retroalimenta um interdiscurso racista inscrito na 

memória coletiva, assentado numa pseudossuperioridade de um grupo racial em 

detrimento do outro. 

Segundo Oliveira e Candau (2010, p. 19), “o colonizador destrói o imaginário do 

outro, invisibilizando-o e subalternizando-o, enquanto reafirma o próprio imaginário” de 

superioridade, processo que contribui para a internalização, pela população 

afrodescendente, de sentimentos de autonegação, acarretando na produção de 

sofrimentos de ordem sociopsíquica. Tais sofrimentos são analisados por Frantz Fanon 

(2008), Grada Kilomba (2020) e Neusa Santos Souza (2021), que demonstram como o 

sujeito negro brasileiro, ao vivenciar as violências da colonização e da 

modernidade/colonialidade, pode aspirar a ocupar a identidade e a posição do sujeito 

branco, percebendo em si, de modo consciente ou não, os traumas perpetrados contra 

as populações racializadas: 

 
Opera-se, então, a naturalização do imaginário do invasor europeu, a 
subalternização epistêmica do outro não-europeu e a própria negação e 
o esquecimento de processos históricos não-europeus. Essa operação 
se realizou de várias formas, como a sedução pela cultura colonialista, o 
fetichismo cultural que o europeu cria em torno de sua cultura, 
estimulando forte aspiração à cultura europeia por parte dos sujeitos 
subalternizados. Portanto, o eurocentrismo não é a perspectiva cognitiva 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

6 

somente dos europeus, mas torna-se também do conjunto daqueles 
educados sob sua hegemonia (Oliveira; Candau, 2010, p.19). 
 

 Como forma de resistência a esse sistema de discriminação racial, a educação 

alinhada aos estudos decoloniais e aos discursos antirracistas pode promover a 

conscientização e ações-práticas, tornando-se uma ferramenta indispensável e 

determinante para romper com a estrutura de violência racial moderna/colonial, a partir 

da formação do sujeito desde sua tenra idade, sobretudo ao adentrar no espaço escolar.  

hooks (2017) aponta que a educação, quando conduzida como prática de 

libertação, torna-se um ato revolucionário e empodera sujeitos acerca da sua história, da 

sua cultura e origem, tornando-os protagonistas para atuação ativa na promoção de 

mudanças positivas e efetivas na sociedade. Para além, hooks (2017, p. 20) acrescenta 

que suas “práticas pedagógicas nasceram da interação entre as pedagogias 

anticolonialista, crítica e feminista, cada uma das quais ilumina as outras [...] implicam 

diretamente a preocupação de questionar as parcialidades que reforçam os sistemas de 

dominação (como o racismo e o sexismo)”. 

 Vale ressaltar que a proposta de bell hooks (2017) é um chamado para 

interseccionalizar7 a luta contra o racismo com os demais sistemas de opressão advindos 

da mesma gênese moderna/colonial eurocêntrica, que forja discriminações não apenas 

a partir da raça/etnia, mas também do gênero, da sexualidade, da classe e da religião. A 

decolonialidade não visa interromper apenas o racismo, mas propiciar o fim de um 

modelo de vida eurocêntrico e norte-cêntrico desigual, violento e desumano, ainda em 

curso. 

Para tanto, os movimentos, protestos e organizações de resistência, desde o 

Brasil colônia, possibilitaram, no século XX, estudos de cunho antirracista por intelectuais 

negros(as), tornando a decolonialidade um horizonte possível de revolução. Brasileiro 

(2022, p. 26) cita intelectuais responsáveis por essas conquistas ao afirmar que: 

 
sim, os esforços foram validos, e hoje devemos comemorá-los e honrar 
os sacrifícios que essas pessoas negras executaram, em especial aquele 
de iniciar a disputa epistêmica contra a supremacia da intelectualidade de 
branca. Carolina Maria de jesus, Neusa Santos Souza, Lélia Gonzalez, 
Mercedes Batista, Sueli Carneiro e tantas outras que, no século passado, 

                                                           
7 “A interseccionalidade visa dar instrumentalidade teórico-metodológica à inseparabilidade estrutural do racismo, 
capitalismo e cisheteropatriarcado – produtores de avenidas identitárias em que mulheres negras são repetidas 
vezes atingidas pelo cruzamento e sobreposição de gênero, raça e classe, modernos aparatos coloniais (Akotirene, 
2020, p.19). 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

7 

construíram as bases para o que, nos últimos 20 anos, viemos 
articulando como enegrecimento/empreendimento no Brasil. 
 

O processo histórico de resistência e pesquisa das populações afro-brasileiras 

frente a um Estado-nação colonialista, escravagista, moderno e capitalista/neoliberalista 

evidencia como “ a formação de uma cultura nacional contribuiu para criar padrões de 

alfabetização universais, generalizou uma única língua vernacular como o meio 

dominante de comunicação em toda a nação, criou uma cultura homogênea e manteve 

instituições culturais nacionais, como, por exemplo, um sistema educacional  nacional” 

(Hall, 2020, p. 30). Os estudos decoloniais e as práticas antirracistas já se anunciavam 

como propostas para romper com o sistema de discriminação racial, buscando uma 

sociedade menos injusta e investindo no conhecimento para compreender e aprimorar 

as potencialidades positivas da capacidade relacional humana. 

Nesse contexto, a decolonialidade propõe empoderar sujeitos afrodescendentes 

pela educação, ciência e informação, valorizando estética, cultura, filosofia e tradição de 

origem africana e afro-brasileira, a fim de que ocupem espaços de saber e poder 

historicamente negados pelo Estado brasileiro à população afro-brasileira e indígena. 

Compreendido enquanto elemento interligado às dimensões políticas, históricas, 

ideológicas, sociais e científicas, o discurso configura-se como um campo de disputa por 

vontades de verdade e relações de poder, o que permite inscrever o empoderamento a 

partir uma formação discursiva e ideológica. 

A próxima seção apresenta os procedimentos metodológicos da pesquisa, 

visando mostrar como as formações discursivas e ideológicas representadas no curta-

metragem Ana (2017) foram identificadas, descritas e analisadas, para compreender 

discursos e ideologias de empoderamento feminino e afirmação étnico-racial negra na 

escola, a partir de estudos decoloniais que resultem em práticas antirracistas e 

empoderem crianças negras quanto à sua etnia/raça e gênero. 

 

Procedimentos metodológicos: identificar e descrever para analisar 

 

 Para analisar como se materializam as formações discursivas (FD) e as formações 

ideológicas (FI) que geram efeitos de sentidos de empoderamento feminino e afirmação 

étnico-racial negra no contexto escolar, representadas no curta-metragem Ana (2017), o 

estudo adotou os procedimentos da Análise de Discurso, conforme propostos por Eni 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

8 

Orlandi (2020). De acordo com a autora, para empreender a Análise de Discurso, é 

necessário constituir um corpus ou, nos termos técnicos da AD, um arquivo, no qual,  

 
à natureza da linguagem, devemos dizer que a análise de discurso se 
interessa por práticas discursivas de diferentes naturezas: imagem, som, 
letra, etc [...] não se objetiva, nessa forma de análise, a exaustividade que 
chamamos horizontal, ou seja, em extensão, nem a completude, ou 
exaustividade em relação ao objeto empírico. Ele é inesgotável (Orlandi, 
2020 [1999], p. 60). 

 

 As etapas metodológicas delineadas iniciaram-se com o recorte do objeto de 

análise, a saber, o audiovisual Ana8, produzido em 2017 pelas oficinas do projeto Querô, 

sob a direção de Vitória Felipe dos Santos. A obra encontra-se disponibilizada no canal 

da instituição em uma plataforma de compartilhamento on-line de vídeos (YouTube). 

Cabe ressaltar que o curta-metragem surgiu no Instituto Querô, localizado em Santos, 

que forma adolescentes de baixa renda para trabalharem no mercado audiovisual.  

A segunda etapa consistiu na identificação e extração dos enunciados verbo-

visuais do curta Ana (2017), selecionados para esta pesquisa em formato de imagens e 

obtidos por meio do recurso de edição computacional print. Nesses recortes, foi possível 

identificar enunciados que representam relações identitárias do processo de adoção de 

formações ideológicas (FI) e formações discursivas (FD) de empoderamento feminino e 

a de afirmação étnico-racial.  

A terceira etapa destinou-se à descrição dos enunciados verbo-visuais extraídos 

das imagens recortadas pelos pesquisadores, selecionadas pelos critérios de 

expressividade e alinhamento com a temática adotada neste estudo. A descrição foi 

realizada a partir das cenas, explorando-se os aspectos descritivos que as compõem, de 

modo a possibilitar a quarta e última etapa da pesquisa: a apresentação da análise de 

como se estabelecem as relações de ruptura, resistência e adoção de formações 

ideológicas e discursivas de empoderamento feminino e afirmação da identidade étnico-

racial negra, representada no curta-metragem Ana (2017), alinhando-as aos estudos 

decoloniais na promoção de efeitos de sentidos de afirmação feminina e empoderamento 

étnico-racial enquanto práticas antirracistas. 

 
 

                                                           
8 ANA. Direção: Vitoria Felipe dos Santos. Wolo tv: Oficinas Querô, 2017. (16:38 mim). Disponível em: < 
https://www.youtube.com/watch?v=MO1f8n3gMG8&t=346s>. Acesso em 01 de ago. 2025.  



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
10

9 

Análise discursiva do curta-metragem Ana (2017) 

 

 Partindo do objetivo de analisar as representações das formações ideológicas (FI) 

e discursivas (FD) que produzem efeitos de sentidos de empoderamento feminino e 

afirmação da identidade étnico-racial negra na escola, representadas no curta-metragem 

Ana (2017), apresenta-se brevemente o enredo das protagonistas Ana e Jeannette, 

seguido das etapas metodológicas de identificação, descrição e análise dos enunciados 

verbo-visuais. 

O filme narra a história de Ana, criança negra e aluna de escola pública de uma 

capital brasileira, que, numa atividade escolar (autorretrato solicitado por uma professora 

branca), rejeita sua identidade étnico-racial negra ao se desenhar como menina branca, 

de cabelo louro e liso e olhos azuis, identificando-se assim em comparação com a colega 

que possui tais características. 

Jeannette, mulher negra de pele preta retinta, professora de origem congolesa 

refugiada no Brasil, atua como auxiliar de serviços gerais na escola de Ana. Durante seu 

trabalho, presencia episódios de racismo, bullying e perseguição contra Ana, cometidos 

por colegas brancos durante o recreio. Os ataques incluem enunciados verbais de 

imposição e adjetivos depreciativos sobre a aparência e o cabelo da menina, usando 

verbos no modo imperativo, como: “[...] e aí! Cabelo duro! Olha só esse cabelo! Penteia 

isso! Cabelo feio!” (Santos, 2017, 00:16:38). 

Esses enunciados verbais materializados no curta-metragem indiciam uma, dentre 

as inúmeras ocorrências racistas, vivenciadas por sujeitos negros/afro-

brasileiros/afrodescendentes, que são submetidos a inúmeras formas de violência racial 

desde os primeiros estágios da vida em sociedade, iniciando a partir das relações 

interpessoais no espaço escolar9 e se reproduzem em outros âmbitos sociais.  

De acordo com Kilomba (2020), enunciados, a exemplo daqueles proferidos 

contra Ana, são heranças de formações ideológicas coloniais/escravagistas e modernas 

contra os sujeitos não-brancos: 

 
Historicamente, o cabelo único das pessoas negras foi desvalorizado 
como o mais visível estigma da negritude e usado para justificar a 
subordinação de africanas e africanos. Mais do que a cor da pele, o 

                                                           
9 Gomes (2020, p. 227) ressalta que “existem alguns espaços e instituições sociais nos quais ela [a colonialidade] 
opera com maior contundência. As escolas da educação básica e o campo da produção científica são alguns 
deles”. 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

0 

cabelo tornou-se a mais poderosa marca de servidão durante o período 
de escravização. Uma vez escravizadas/os, a cor da pele de africanas/os 
passou a ser tolerada pelos senhores brancos, mas o cabelo não, que 
acabou se tornando um símbolo de “primitividade”, “desordem”, 
inferioridade e não civilização (p. 126-127). 

 

Formações discursivas baseadas em ideologias racistas e coloniais possibilitam 

que, na contemporaneidade, grupos raciais em situação de privilégio social oprimam 

grupos raciais minorizados por meio de discursos de ódio, os quais operam, regulam, 

discriminam e violentam sujeitos não-brancos, submetendo-os à “não condição de 

humano”. Em uma sociedade estruturalmente racista, esses sujeitos são educados para 

a autonegação e autorrejeição de sua identidade étnico-racial. As condições de produção 

de enunciados racistas, como aqueles representados no curta-metragem Ana (2017), 

refletem as formações sócio-históricas e ideológicas coloniais, modernas e racistas ainda 

vigentes na sociedade brasileira, bem como evidenciam como essas formações regulam 

discursivamente as relações de poder, a partir da manutenção de estereótipos e a 

inferiorização de determinados grupos raciais. 

 

Figura 8 - Ana se compara à colega branca. 

Fonte: Ana, 2017, 00:03:21. 

 

No enunciado visual destacado a seguir, é possível analisar como os enunciados 

racistas podem impactar na autoestima de sujeitos(as) negros(as), a exemplo da 

personagem Ana, que entra em conflito consigo mesma ao ter que lidar com a sua 

imagem/identidade no processo de autorrepresentação no exercício do autorretrato. Isso 

demonstra o desejo de conformar sua imagem àquela socialmente valorizada, com o 

objetivo de alcançar a mesma condição de respeito atribuída ao sujeito fenotipicamente 

branco.    

No enunciado visual que compõe a cena destacada acima, o foco da câmera está 

em Ana, que observa a colega branca, de cabelos lisos e louros e olhos azuis, após a 

professora solicitar a realização da atividade do autorretratado. Nesta cena, o curta-

metragem apresenta a contraposição de dois sujeitos que ocupam posições sociais 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

1 

distintas no que se refere às identidades étnico-raciais.  A observação de Ana para com 

a colega-branca não é proposital, e possui um objetivo específico. 

Ana realiza, após ter suas características fenotípicas – em específico, o cabelo – 

alvo de enunciados de cunho racista, o exercício de produzir um autorretrato no qual nega 

sua própria imagem/identidade. Ao se desenhar, a garota adota como referência o ideário 

construído de sujeito universal10, associado a fenótipos tipicamente vinculados à 

branquitude11, representados no curta-metragem pela imagem da colega branca, 

espelhando-se, assim, nesse modelo normativo de representação.  

 

 
 

 

O autorretrato (enunciado imagético) produzido por Ana, personagem negra que 

se desenha como “branca, loura, de cabelo liso e de olhos azuis”, evidencia a inscrição 

de uma formação ideológica que reproduz um padrão de beleza hegemônico, social, 

arbitrário e historicamente convencional, de origem europeia. Esse padrão, imposto como 

diferenciador de povos “civilizados” e “primitivos”, foi consolidado pelos processos 

históricos de colonização e escravização europeia de povos africanos, americanos e 

asiáticos.  

A formação ideológica que molda Ana resulta de condições sócio-históricas, 

políticas e ideológicas que sustentam um sistema desigual, estruturado na 

desqualificação da condição humana com base numa suposta inferioridade étnico-racial, 

promovendo violências racistas contemporâneas, especialmente no ambiente escolar, 

                                                           
10 “O homem colonizador cis, ocidental, branco, cristão e heterossexual se entendeu como universal, transformou 
suas singularidades em padrões universais e subjugou as demais identidades.” (Nascimento, 2021, p. 45). 
11 A branquitude é definida como “uma posição em que sujeitos que ocupam esta posição foram sistematicamente 
privilegiados no que diz respeito ao acesso a recursos materiais e simbólicos, gerados inicialmente pelo 
colonialismo e pelo imperialismo, e que se mantêm e são preservados na contemporaneidade” (Schucman, 2015, 
p.56 apud Almeida, 2019, p. 48). 

Figura 9 - Ana desenhando seu suposto 
“autorretrato” com qual gostaria de se 

identificar e ser identificada de acordo com os 
padrões fenotípicos raciais sociais. 

Fonte: Ana, 2017, 00:00:00. 

Figura 10 - O autorretrato feito por Ana. 
Fonte: Ana, 2017, 00:00:00. 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

2 

onde se observa a sustentação da colonialidade12. A colonialidade determina as relações 

hierárquicas de poder a partir de um ideário de sujeito prescrito e imposto de forma 

forçosa como padrão a ser aceitável, refletindo os valores de um determinado grupo racial 

dominante, isto é, a população branca, de ancestralidade europeia, sobre como se deve 

ser, o que se deve saber e qual poder se pode exercer de acordo com a sua identidade 

étnico-racial13.  

 Tal formação ideológica (moderna/colonial/racista), ainda presente na sociedade  

brasileira contemporânea, fere os princípios do Estado democrático de direito e 

deslegitima o artigo quinto (5º) da Constituição da República Federativa do Brasil de 

1988, que estabelece, em caráter legislativo, que “todos são iguais perante a lei, sem 

distinção de qualquer natureza, garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros 

residentes no país a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança 

e à propriedade” (Brasil, 1988)14. 

 Nesse sentido, a representação audiovisual inscrita no curta Ana (2017) 

demonstra como a escola, enquanto instituição atravessada por formações ideológicas 

coloniais e racistas, pode operar em contradição aos princípios constitucionais de 

igualdade, ao reproduzir práticas e discursos que afetam diretamente a constituição 

subjetiva de alunas negras. Ao interpelar Ana conforme a lógica do sujeito 

eurocêntrico/universal, o espaço escolar contribui para a negação de sua identidade 

étnico-racial e para a internalização da identidade racial dominante (branquitude).  

Com efeito, o enunciado produzido por Ana poderia ter sido interpretado de outra 

maneira pela professora branca que, ao receber a atividade, advertiu a aluna de forma 

não pedagógica, afirmando que o autorretrato não correspondia à identidade étnico-racial 

negra da aluna e que deveria refazê-lo de modo “correto”, sob pena de não ser exposto 

no mural da sala. Em uma perspectiva de macroanálise, a professora poderia ter adotado 

uma postura pedagógica antirracista, compreendendo que o enunciado produzido por 

uma garota negra está inscrito em um discurso atravessado por ideologias e formações 

discursivas de origem racista/colonial, refletindo o racismo e o ódio que Ana vivencia, 

especialmente no ambiente escolar. 

                                                           
12 “A colonialidade é o resultado de uma imposição do poder e da dominação colonial que consegue atingir as 
estruturas subjetivas de um povo, penetrando na sua concepção de sujeito e se estendendo para a sociedade de 
tal maneira que, mesmo após o término do domínio colonial, as suas amarras persistem” (Gomes, 2020, p. 227). 
13 “A gramática colonial opera de forma sofisticada na produção de não existências, na hierarquização de saberes 
e nas classificações sociais. O racismo é a força motriz do colonialismo” (Rufino, 2019, p. 30). 
14 BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 05 de outubro de 1988. Disponível em: 
< http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm> . Acesso em: 05 ago. 2025. 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

3 

O enunciado em análise pode ser interpretado como: (i) não uma negação de si, 

mas uma comunicação de que a sociedade não aceita sua identidade, razão pela qual, 

seja em virtude da discriminação racial ou do bullying, Ana opta por se autorretratar com 

uma identidade socialmente aceitável, a fim de evitar violências; (ii) uma forma de 

informar à professora sobre seus marcadores social e as consequências de ser menina 

e negra, intersecção que afeta autoestima, saúde psicoemocional e compreensão de si 

como sujeito, pois, conforme Woodson (2018, p. 14), “prejudicar o aluno ensinando que 

seu rosto negro é uma maldição e que não há esperança na luta para mudar sua condição 

é o pior tipo de linchamento”; (iii) um pedido de ajuda, já que Ana sabe que seu 

autorretrato não condiz com sua aparência fenotípica, mas escolhe se representar como 

branca, revelando a inscrição em uma formação ideológica racista/colonial e seu reflexo 

em uma formação discursiva de ódio contra afrodescendentes. 

Essas análises reforçam a necessidade de uma formação em educação 

antirracista e interseccional para professores, para que, diante de situações como as de 

Ana e com base nos estudos decoloniais, possam atentar-se às manifestações 

enunciativas de estudantes negros(as) que, mesmo sem declarar explicitamente que 

sofrem racismo, podem ser identificadas e trabalhadas pedagogicamente, promovendo 

conscientização e respeito mútuo entre sujeitos de diferentes identidades étnico-raciais. 

A personagem Jeannette, inscrita em formações ideológicas de resistência, 

afirmação feminina e empoderamento étnico-racial negro, ao observar as situações 

vividas por Ana, intervém pedagogicamente e de forma antirracista para acionar 

formações ideológicas e discursivas que empoderam a menina quanto à identidade de 

seu grupo racial, promovendo reflexão sobre si, sua condição de cidadã e de ser humano 

digno de valorização e reconhecimento.  

Desse modo, Jeannette ensina Ana a aprender a olhar para si com amor, porque 

“tal solidariedade não precisa estar embasada na experiência compartilhada. Pode estar 

enraizada no entendimento ético e político do racismo e da rejeição à dominação de 

alguém” (hooks, 2019, p.44).   

No enunciado visual destacado a seguir, é apresentada a cena em que Jeannette, 

com uma feição que pode ser interpretada como expressão de afeto, encontra-se na 

biblioteca, sentada ao lado de Ana. Mesmo não ocupando formalmente a posição de 

professora, Jeanette intervém de modo pedagógico ao desamarrar, com as próprias 

mãos e o auxílio de uma flor, o cabelo da menina — anteriormente alvo de discriminação 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

4 

racista — para fazer um penteado que, por meio do contato e dos diálogos estabelecidos, 

acaba fortalecendo a conscientização da beleza e do empoderamento étnico-racial negro 

de Ana. Para reforçar esse gesto, Jeannette também solta seus cabelos, possibilitando 

que Ana reconheça, nela, o orgulho da identidade que compartilham enquanto mulheres 

negras. 

 
Figura 11 - Jeannette conscientiza Ana sobre a importância da afirmação étnico-racial feminina. 

Fonte: Ana, 2017, 00:11:16. 
 
Neste mesmo tempo e espaço, Jeannette encontra, nas condições de produção 

sócio-históricas de resistência, possibilidades de materializar formações ideológicas de 

empoderamento feminino e de afirmação da identidade étnico-racial negra. Através de 

formações discursivas verbalizadas e imagéticas, produzem-se efeitos de sentidos de 

valorização, dignidade e respeito, capazes de despertar na aluna a autoestima, o 

autocuidado e, sobretudo, a afirmação de si enquanto menina negra.  

Partindo de sua representatividade enquanto mulher negra, Jeannette conduziu, 

através de uma prática antirracista, outras representações sociais positivas com as quais 

Ana, até então, não tinha tido contato no ambiente escolar. A representatividade tornou-

se um recurso/artificio para que Jeannette estabelecesse, primeiramente, um vínculo de 

igualdade de raça e gênero e, a partir desse momento, pudesse estabelecer formações 

ideológicas que resultassem em formações discursivas de afirmação feminina e de 

empoderamento étnico-racial negro na escola: 

 
Devemos, também, considerar, independentemente do nível de 
consciência racial que o indivíduo negro apresenta, a reafirmação de sua 
estética ancestral africana, que é invariavelmente um incentivo ou uma 
fonte de inspiração poderosa capaz de fazer o chamado simbólico para 
todas as pessoas negras para a beleza real que as características 
estéticas da negritude tem, dispondo inconscientemente da mesma 
prática usada pelos meios de comunicação de massa para inserir no 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

5 

senso comum dos espectadores que apenas a aparência branca é 
admirável, aceitável e desejável (Berth, 2019, p. 81). 

 

O enunciado visual da figura 5 do curta-metragem apresenta, como resultado da 

intervenção de Jeannette, uma formação discursiva constituída por um novo autorretrato 

feito pela personagem/aluna Ana, que demostra uma mudança referente à representação 

da sua imagem e de sua identidade. Essa transformação ratifica que, a partir do contato 

com novas formações ideológicas, o sujeito pode operar e produzir novas formações 

discursivas alinhadas ou em tensão com as já existentes, gerando enunciados que 

sustentam uma e/ou mais formações discursivas.  

Neste sentido, a interseccionalidade demonstrou-se como um fator importante de 

análise do curta-metragem, visto que ambas as personagens ocupam espaços 

identitários socialmente subalternizados, o do gênero e o da raça, e, através dessa 

perspectiva, contribuiu para processos de identificação entre ambas as personagens.  

 
Figura 12 - Jeannette conscientiza Ana sobre a importância da afirmação étnico-racial feminina. 

 

O impacto da personagem Jeannette na vida da personagem Ana proporcionou 

um posicionamento político que passou a produzir novos enunciados inscritos em outra 

formação ideológica e, portanto, em formações discursivas de empoderamento e 

afirmação feminina e étnico-racial negra. Como aborda Pêcheux (1995, p. 213), “toda 

prática discursiva está inscrita no complexo contraditório-desigual-sobredeterminado das 

formações discursivas que caracteriza a instância ideológica em condições históricas 

dadas”.   

De uma forma breve, pode-se compreender que, na relação entre as personagens 

(os sujeitos Ana e Jeannette), ocorre o atravessamento de formações ideológicas e 

discursivas de uma sobre a outra, isto é, um processo de identificação e afetação. Esse 

movimento se dá por meio da representatividade discursiva desempenhada por 

Jeannette, ao apresentar a Ana formações ideológicas que a empoderaram em relação 

Fonte: Ana, 2017, 00:12:53. 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

6 

à sua posicionalidade social e identidade enquanto aluna, menina e negra, no espaço 

escolar. 

 

Considerações para (não) finalizar 

 

A análise discursiva evidenciou que as formações discursivas e ideológicas são 

centrais para compreender como os discursos produzem sentidos capazes de promover 

o empoderamento feminino e a afirmação da identidade étnico-racial negra no contexto 

escolar, a partir de uma educação decolonial e antirracista. A análise do curta-metragem 

Ana (2017) mostrou que os enunciados verbo-visuais permitem ao professor identificar e 

problematizar camadas ideológicas que atravessam os sujeitos, contribuindo para a 

desconstrução de discursos racistas. Nesse sentido, a educação antirracista se configura 

como uma prática coletiva e contínua, voltada à formação de sujeitos críticos, reflexivos 

e comprometidos com a libertação e o empoderamento, articulando diálogo, afeto e 

escuta, conforme bell hooks afirma: “escolhemos amar, escolhemos nos mover contra o 

medo, contra a alienação e a separação. A escolha por amar é uma escolha por conectar, 

por nos encontrarmos no outro” (hooks, 2021, p. 84). 

 

REFERÊNCIAS  
 
AKOTIRENE, C. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro/Pólen, 2020. 
ALMEIDA, S. Racismo estrutural. São Paulo: Editora Pólen Livros, 2019. 
ANA. Direção: Vitoria Felipe dos Santos. Wolo tv: Oficinas Querô, 2017. (16:38 mim). 
BERNARDINO-COSTA, J. et al. (orgs.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 
Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2020. 
BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 05 de outubro 
de 1988. 
BRASIL. Lei nº. 10.639 de 09 de janeiro de 2003. Inclui a obrigatoriedade da temática 
História e Cultura Afro-Brasileira no currículo oficial da rede de ensino. Diário Oficial da 
União, Poder Executivo Brasília, 2003. 
BRASIL. Lei nº. 11.645/08, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9. 394, de 20 de 
dezembro de 1996. Estabelece o estudo da História e da Cultura Africana, Afro-Brasileira 
e Indígena. Diário Oficial da União, Poder Executivo, Brasília, 2008. 
BRASILEIRO, C. Quando o sol aqui não mais brilhar: a falência da negritude. São Paulo: 
N-1 edições; Editora Hedra, 2022, 100p. 
FRANZ, Fanon. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 



 
 

RE-UNIR, v. 12, n. 2. p. 99-117. 2025. ISSN – 2594-4916 

Pá
gi

na
11

7 

GADET, F.; HAK, T. (Orgs.). Por uma Análise Automática do Discurso: uma introdução à 
obra de Michel Pêcheux. 2. ed. Campinas: Ed. da Unicamp, 2001. 
GOMES, N. O Movimento Negro e a intelectualidade negra descolonizando os currículos. 
In: BERNARDINO-COSTA, J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. (orgs.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. p. 223-
246. 
HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. 12. ed. Tradução por extensão de 
Tomaz Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: Lamparina, 2020. 
hooks, b. Ensinando a transgredir: educação como prática da liberdade. 2. ed. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2017.  
hooks, b. Olhares negros: raça e representação. Tradução Stephanie Borges. São Paulo: 
Elefante, 2019. 
hooks, b. Tudo sobre o Amor: novas perspectivas. São Paulo: Elefante, 2021. 
KILOMBA, G. Memórias da plantação. Rio de Janeiro: Cobogó; 2020. 
MALDONADO-TORRES, N. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões básicas. In: BERNADIRNO-COSTA, J. et al. (Orgs.) Decolonialidade e 
pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2020. 
MOREIRA, A. Racismo Recreativo. São Paulo: Sueli Carneiro; Polén, 2019, 223p. 
NASCIMENTO, L. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 
OLIVEIRA, L; CANDAU, V. Pedagogia decolonial e educação antirracista e intercultural 
no Brasil. Educ. Rev.  Belo Horizonte, v. 26, n. 01, p. 15-40, abr.  2010. Disponível em 
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S010246982010000100002&ln
g=pt&nrm=iso. Acesso em 01 ago.  2025. 
ORLANDI, E. Análise de Discurso: princípios e procedimentos. 13. ed. Campinas, SP: 
Pontes, 2020. 
PÊCHEUX, M. Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação do óbvio.  Campinas, 
Editora Unicamp, 1995. 
PÊCHEUX, M. Análise automática do discurso (AAD-69). Tradução de Eni Puccinelli 
Orlandi. Campinas, SP: Editora da Unicamp 
RIBEIRO, D. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Cia das Letras, 2018, 135p. 
RUFINO, L. Pedagogia das Encruzilhadas. Mórula Editorial, 2019. 
SANTOS, Janaina de Jesus. Produções discursivas do horror: materialidade fílmica e 
memória na trilogia de Zé do Caixão. 2014. 220 f. Tese (Doutorado) - Universidade 
Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Faculdade de Ciencias e Letras (Campus de 
Araraquara), 2014. Acesso em: 10 out. 2025.  
SANTOS, S. Uma história de Dilma Rousseff em imagens na mídia. 2014. Tese 
(Doutorado em Linguística) – Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, 2014. 
SOUZA, N. Tornar-se negro. Rio de Janeiro: Graal, 2021 [1983]. 
VOTRE, S. Análise do Discurso. São Paulo: Parábola Editorial, 2019. 160p. 
 
 


